QAR L ORI CO LR )

NS AN

e

Knowledge occupies a space

El saber ocupa lugar

Pedro Navascués

Contra la conocida afirmacion de que el saber no ocupa lu-
gar, lo cierto es que siempre ha sucedido todo lo contrario,
pues el proceso de aprendizaje, la transmision del conoci-
miento y la memoria, no sélo ocupan un primer espacio en el
cerebro, sino que han exigido, a través del tiempo, un lugar
para el saber, al que dedicaremos estas lineas partiendo de la
experiencia griega.

La féormula mas elemental de aprendizaje, dentro de nues-
tro &mbito cultural, fue el didlogo, la palabra. La serie larga de
los Diglogos de Platén, en los que se recoge aquella técnica
gue ya habia empleado con especial éxito Sécrates y que, ha-
blando de arquitectura, resucitaba en nuestros dias Paul Va-
léry en su Eupalinos, nos permite un primer acercamiento
hacia los lugares en que aquella “dialektiké tekhne” se mani-
festd, convirtiendo ésta en expresién de una realidad supe-
rior, prodigiosa creacion del entendimiento humano. En
efecto, resulta muy instructiva la relectura de los ambientes
sugeridos por Platon para sus Didlogos, pues en ellos hay in-
teresante informacién sobre los diferentes lugares que para
el saber utilizaron los griegos. De alguna forma cabria decir
que la misma “polis” se convierte en una suerte de primera
ciudad universitaria,desde el momento en que cualquier lugar
permite estos encuentros dialécticos, pues el saber esta don-

Contrary to the well know state- brain, but throughout history has al-
5 no ways required a place for knowledge
|

The most basic formula for

ment that knowledge occ

2, the fact is that the ear-
- Ic

has always be ning ur cultural area was dialo-

the process o gue, V The long series of

sion o knowledge and me Dialogues by Plato, in which he sets

only starts by occupying space In the out the technigue that had already

@ LA UNIVERSIDAD COMO ESPACIO FISICO. El saber ocupa lugar



14

de se halla el hombre, y éste habita en la ciudad. Cuando Fai-
dros, en el dialogo que lleva su nombre, se encuentra con Sé-
crates y ambos se dirigen a un ameno paraje a la sombra de
un frondoso platano, Socrates no deja de ponderar el sosiego
y belleza de estos alrededores de la ciudad, pero no puede
por menos de confesar: “Perdéname, carisimo Faidros; pero
es que ya sabes que mi gran pasion es instruirme, y los cam-
pos vy los arboles no me ensefan nada; en cambio, los hom-
bres de la ciudad, si".

Es cierto que la “polis” entera permitia estos filoséficos
encuentros para instruirse en aquel grado que podemos lla-
mar superior, pero hubo, sin embargo, tendencia a encontrar-
se en determinados lugares que acabarian siendo sinénimo
de ensenanza y aprendizaje, como fueron los jardines de la
Academia y el Liceo. Pero veamos antes otros lugares entre
los cuales se encuentra, sin duda, la propia casa de los maes-
tros, segun se comprueba en Los enamorados, cuando Platon
hace entrar a Socrates “en casa de Dionisio, maestro de le-
tras"”, donde transcurre todo el didlogo aleccionando a los j6-
venes. Desde este didlogo se recuerda que “conocerse a si
mismo es sabiduria”, haciendo alusién a la conocida senten-
cia “nosce te ipsum” que, con la de “nada en exceso”, apa-
recia grabada en el templo de Apolo en Delfos, como
muestra de la sabiduria de los Siete Sabios que habian llega-
do a aquellas conclusiones. Ello nos indica, también, que los
grandes templos y santuarios desempefaron un papel no
desdenable, especialmente como memoria colectiva de estas
expresiones que resumian laconicamente los fundamentos
del pensamiento griego. Las mismas soluciones porticadas
de las arquitecturas que acompafnaban a algunos templos
aconsejo en una ocasion a Demodoco a solicitar de Sécrates
el desviarse “hacia los soportales de Zeus Libertador”, para
hablar en privado, segun escribe Platén en Teages.

Esta ultima situacion nos lleva a recordar que uno de los
espacios urbanos mejor identificados con la personalidad de
la ciudad y de la cultura griega fue, sin duda, el dgora. Al abri-
go de sus estoas o porticos nacid precisamente una de las
maés conocidas escuelas filoséficas que, por esta razén, cono-
cemos bajo el nombre de estoica. Era, en concreto, la “Stoa
poikilo” o estoa pintada por Polignoto, en Atenas, la que Ze-
nén utilizd, hacia el ano 300 antes de Cristo, para ensefar a
sus discipulos aquella nueva actitud que llamaremos estoica
y que se convirtio en la filosofia del helenismo por antonoma-
sia.

nverting it Into an ex

higher reality, a proc

5 turn

as from the time when any pla-

could be used or such dialectic

Atrés quedaban los grandes nombres de Platon y Aristéte-
les que profirieron utilizar un espacio polivalente cual era el
de los gimnasios o palestras, que con sus jardines y porticos,
ofrecian lugares especialmente propicios para reunirse con
sus seguidores. El nombre de Platén quedo6 unido para siem-
pre al del jardin de Academos, a la Academia, y el del peripa-
tético —"patos”, paseo— Aristoteles al jardin del Lyceo. En
Carmidescuenta Platén cémo Soécrates, después de una lar-
ga ausencia de la ciudad, entrd “en la palestra de Taureas, la
que esta frente al templo de la Bésila" donde se encontré
con mucha gente ante la que se desarrollo el consiguiente
didlogo. Es decir, la palestra o gimnasio es, si, un lugar de en-
cuentro casual, pero es también el primer ambito que parece
que disponia de unos espacios reservados para la ensefanza.

En los gimnasios, cuyo nombre ha seguido ligado al estu-
dio y aprendizaje como sinénimo de Academia e Instituto, se
pudo llevar a cabo la formacién de la juventud griega en aque-
lla doble dimensién que nos recuerda la maxima “mens sana
in corpore sano”. Nada mejor que leer a Vitruvio para conocer
la distribucion de estos lugares que el autor latino reconoce
que no entraban dentro de las costumbres romanas: “En las
palestras se han de hacer patios porticados, cuadrados u
oblongos, de modo que ofrezcan una galeria para pasear que
tenga dos estadios. De estos patios, tres porticos se haran
sencillos y el cuarto, que mira al Mediodia, serd doble, a fin
de que ni las lluvias ni el viento puedan llegar al interior. En
los tres porticos sencillos se dispondréan aulas espaciosas con
asientos, en las que puedan discutir sentados los filésofos,
los retdricos y todos los que demuestren aficion a los estu-
dios..." (Vitr. V, 12), siguiendo luego la descripcion de los am-
bitos para el ejercicio fisico.

Es, a mi juicio, la primera mencién de un lugar para el sa-
ber hacia el que en muy pocas ocasiones se acerco la teoria
de la arquitectura a través de modelos tedricos. Es solamente
en el siglo XIX, cuando, curiosamente, se vuelve a tomar la
descripcion vitruviana de la palestra para dedicar al espacio
del saber un lugar de honor dentro de los tipos y modelos de
la gran arquitectura que, demasiadas veces, se habia cenido
tan solo al templo, palacio, teatro, hospitales y poco maés. El
racionalismo de tradicion iluminista hizo ver a Durand las po-
sibilidades que encerraba la sencilla, pero funcional imagen
que se desprende del texto vitruviano vy, sin citar la fuente, la
reproduce de forma literal acompanandola, en su Précis des
lecons d‘architecture (Paris, 1817), de una bella y neoclasica

encounters to take place, as know- wever, such meetings tended to be

ledge is to be found where man is, held in specific places which came

and man live in the city to be associated with teaching and
The fa the \ ng, such as the gardens of the

made it for tf > philoso- mia and the Lyceum

phers to get together to learn at a One should remember that one of

level that we would term higher. Ho- the urban spaces best identified



composicién cuya planta y alzado dejan ver adiciones que, co-
mo la capilla, la biblioteca o el alojamiento de profesores y
alumnos, no aparecian en el modelo griego, pero que la prac-
tica de los colegios universitarios habia ido incorporando.

El breve texto de Durand tiene el interés adicional de incor-
porar una critica muy dura censurando los colegios de Paris,
cuya incomodidad, tristeza e insalubridad contrastaban no so-
lo con este modelo ideal de las palestras griegas sino con el
espiritu que habia primado en la composicion de los colegios
ingleses de Oxford y Cambridge, que era analogo, dice Du-
rand, al que impulso a construir en Grecia los gimnasios. Hay
aqui una apreciacion importante, puesto que el arquitecto
francés estd reclamando una organizacion racional y funcio-
nal, cual es la de los “colleges” ingleses, cuya clara distribu-
cion no soélo tienen una personalidad propia, sino que expresa
su destino.

Esta personalidad y carécter se lo daba el sistema de pa-
tios y la ubicacion recurrente de los @mbitos principales (capi-
lla, hall, cocinas, biblioteca, Master’s Lodge, dormitorios) que
definen el “college” en una cerrada composicion que deriva
directamente del monasterio medieval, en el que se refugio
el saber en aquella mal llamada “Dark Age”. La suma de es-
tos colegios configuraria la segunda ciudad universitaria. Asi,
frente a la dispersion del lugar para el saber de la polis griega,
nos hallamos ahora ante una organizacion cerrada y multiple
que concentra usos y personas, derivada de la efectividad del
sistema monastico. En efecto, la organizacién monastica, y
en general la iglesia, tomd el relevo en la transmision y me-
moria de la ciencia, primero a través de las distintas érdenes
monasticas y después, a partir del siglo XIII, por via de la acti-
vidad de los canonigos de las grandes catedrales, sin desco-
nocer que el Humanismo cont6 con iniciativas que, como la
fundacién de la Universidad de Alcala o Colegio de San llde-
fonso debida al cardenal Cisneros, se deben a hombres de
iglesia. Todo ello hizo que tanto la organizacion arquitecténica
como la vida que podemos llamar universitaria de los colegios
tuviera mucha relacién con esquemas eclesidsticos, desde la
presencia inexcusable del templo hasta la disciplina del habi-
to que estudiantes y profesores debian de llevar, incluso para
distinguir a los de un colegio de otro, como si de érdenes reli-
giosas distintas se tratase. El mantenimiento en la vida uni-
versitaria actual de nombres como claustro y decano, por
ejemplo, que responden al de la claustra de monasterios y ca-
tedrales y al del dean que preside los cabildos catedralicios,

with the personality of the city and
of Greek culture was the agora. |t
was precisely under a “stoa” or
porch of the agora that one of the
best know schools of philosophy
was founded. It was for this reason
called stoicism and was to become

the philosophy of philosophy of He-
llenism par excellence

Plato and Aristotle preferred to
use multipurpose areas such as
gymnasia or arenas which, with
their gardens and porches, provided
places that were ideal for meeting

Gymnasio y estadio Priene (Schrader-Wiegand)
Y g

Planta-tipo de
un College
(T. Rawle)

Plano de la ciudad de Cambridge (T. Rawle)

15



16

Planta del monasterio de St. Gall (Biblioteca de St. Gall)

a

pocam UM

Planta del monasterio de Poblet (L. Domeénech)

respectivamente, pueden dar idea de la hondura de esta iden-
tificacion en el pasado.

Si desde aqui quisiéramos analizar algun aspecto tan béasi-
co en el mundo de la ciencia, de la ensefanza, de la investi-
gacion, en definitiva de la vida universitaria como es la bi-
blioteca, reconoceriamos que, arquitecténicamente hablando
y perdidos los edificios de las miticas bibliotecas de Pérgamo
y Alejandria, las primeras bibliotecas importantes, muy ante-
riores a las del humanismo, son las de los monasterios y ca-
tedrales. El dibujo de arquitectura més antiguo que hoy
conocemos, el famoso plano de San Gall, fechado hacia el
ano 820, nos muestra la planta de un monasterio en el que se
describe pormenorizadamente su distribuciéon. Una de sus
piezas fundamentales, ubicadas junto a la cabecera de la igle-

their followers. Plato’s name was fo-
rever to be associated with the gar-
den of Academos, of the Academia,
and the peripatetic —"patos”, walk—
Aristotle with the garden of the Ly-
ceum

In the gymnasia, a term that contr-
nues to be associated with study
and learning as a synonym of Aca-
demy or School, Greek youth could
be trained in the two dimensions
that remind us of the maxim “mens
sana in corpore sano”

This is the first reference to a pla-
ce for knowledge, which was rerely
approached by architectural theory in
theoretical models. This did not occur
until the nineteenth century when,
curiously, Vitruvius's description of
the arena was taken up again to be
used in order to give the space for
knowledge a place of honour in the
types and models of large-scale ar-
chitecture which had been confined
to only temples, palaces, theatres,
hospitals and little else. The rationa-
lism of the Enlightenment enabled
Durand to see the possibilities held
by the simple but functional image
which can be deduced from Vitru-
vius's text and he reproduced it lite-
rally, accompanying it, in his Précis
des lecons d'Architecture with neo-
classical composition. The ground
plan and elevation show additions,
such as the chapel, the library ot the
residence for teachers and students
which did not appear in the Greek
model but which university colleges
had gradually been incorporating

This personality and character was
provided by the system of court-
yards and the recurring location of
the main areas (chapen, hall, kit-
chens, library, Master's lodge, dor-
mitories) which defined the college
as a closed composition directly de-
rived from the monasteries of the
Middle Ages, where knowledge to-
ok refuge during the "Dark Ages”
These colleges, taken all together,
constitute the second university
city. Monastic organisarions, and the
Church in general, took over the role
of transmitting and keeping alive the
memory of science, first of all
through. the different monastic or-
ders and later, from the thirteenth
century onwards, as a result of the
activity of the canons of the great
cathedrals, without overlooking the
fact that some of the initiatives of
Humanism, such as he founding of
the University of Alcala or the Cole-
gio de San lldefonso were by Cardi-
nal Cisneros, were brought about by
churchmen. All this meant that both
the architectural organisation and
the university life of the colleges bo-
re a strong resemblance to eccle-
siastical systems. The continuing
use of terms such as “claustro”
(staff, faculty) and dean, which co-
rrespond with the cloisters of mo-

nasteries and cathedrals, give us an
idea of this identification in the past

If we were to go on from here to
analyse libraries, which constitute one
of the basic aspects of the world of
education, we would recognise that
after the loss of the mythical libraries
of Pergamum and Alexandria, the first
important libraries that existed before
the building of the libraries of huma-
nism, were the libraries of monaste-
ries and cathedrals. The oldest
architectural drawing we know of to-
day, the famous plan of Saint Gall, da-
ted around 820 A.D., shows us the
groung plan of a monastery giving us
a detailed description of how it was
laid out. One of the essential parts of
the monastery, located next to the he-
ad of the church, is the building where
the ground floor was used for writing
and the first floor as a library. In practi-
ce this gave rise to the architectural
development of the library as a funda-
mental part of the monastery. In Spain
of the Cistercian monastery in Poblet
Thus the series commenced was to
take us towards the ultimate example
where the library fills a central posi-
tion on the facade of the Hieronymite
monastery in the Escorial, which acts
as a major link between the part of
the building which Is the monastery
and the part which is the school. The
location of the library in the central
stretch of the main facade was thus in
line with Spanish tradition according
to which, as can be seen in the Uni-
versity of Salamanca, the Colegio de
Santa Cruz in Valladolid or Alcala de
Henares, the library had been located
on the noble floor of the facade. Other
colleges and monasteries tended to
use these noble positions, for exam-
ple in the Dominican convent of San
Esteban in Salamanca

The cathedral authorities also pro-
vided for an important space in the
cathedral premises to be used as a
library. The library of Wells cathedral
is particularly well known. However,
the monumental aspect of the new
plans drawn up by the cathedrals of
Leon and Avila for their libraries, un-
paralleled in the cathedrals of Euro-
pe is not usually so well known

In 1817, the year when Durand
published his Précis, a project was
started for building the first major
university in North America, the Uni-
versity of Virginia (Charlottesville) by
Thomas Jefferson, architect and
President of the United States
Thus, a third type of university city
was set up as a hitherto unexplored
alternative, in which large open are-
as justified the new name that this
type of organisation was to be given
later on. Since then one refers to a
university “campus”. This term has
now been incorporated in the lan-
guage of Spanish universities, alt-
hough in actual fact they differ
greatly from the original



P p———
pour be acercocor du
serpr

B Cour mincée de rallar

porrler aveecrons do Liprt.

C Cowre dos Refictowres
Canrines de

D Chapedle.

. Sadle powr b dertriduncn

o pran

Amphatheitre do Phynie
Chumse &«

irrdene

Au 17 vone le: Dortsire
Lo logemenss o Foopiovers
ot le Bibhotheque

sia, es decir, formando parte del ntcleo del monasterio, es el
edificio dedicado al escritorio, en la planta baja, y a la bibliote-
ca, en planta alta. En la préactica ello daria lugar al desarrollo
arquitectonico de la biblioteca como parte fundamental del
monasterio. Entre nosotros esto se puede comprobar con
ejemplos tan notables y tempranos como la biblioteca del
monasterio cisterciense de Poblet, de tal modo que la serie
iniciada nos llevaria hasta finalizar, ya en el siglo XVI, con
aquella posicién central que la biblioteca ocupa en la fachada
del monasterio jerénimo de El Escorial, como significativo
puente de enlace entre la parte del monasterio y la parte del
colegio. La ubicacién de la biblioteca en el pano central de la
fachada principal recogia asi, a mi juicio, la tradicion espafola
que como en la Universidad de Salamanca, Colegio de Santa
Cruz de Valladolid o Alcala de Henares, habian situado en la
planta noble de su fachada la biblioteca, tendiendo a estas
posiciones nobles otros colegios y monasterios, como pueda
ser la del convento dominico de San Esteban de Salamanca.

También los cabildos dedicaron una pieza importante del
conjunto catedralicio para destinarlo a la biblioteca y es conoci-
da de todos la biblioteca de la catedral de Wells, pero en cam-
bio solemos desconocer el cardcter monumental (el tamano
mismo algo dice, como dato cuantitativo, de la envergadura de
lo que contiene) que las catedrales de Leodn y Avila, dieron al
nuevo proyecto de sus librerias, sin igual en la Europa de las
catedrales. Ello no puede ser mejor expresion de la actividad
intelectual que en estos d@mbitos se desarrollé y de todos es
conocido que la filosofia escolastica se formdé a la sombra de
una serie de catedrales que dieron nombre a sus respectivas
escuelas, sean York o Chartres, entre otras muchas.

El ano en que Durand publicé en 1817 su mencionado Pré-
cis, se iniciaba el proyecto de la primera gran universidad nor-
teamericana, la Universidad de Virginia (Charlottesville),
debida al arquitecto, y presidente de los Estados Unidos de
América, Thomas Jefferson. Con ésta se iniciaba una tercera
ciudad universitaria como alternativa, hasta entonces no ex-
plorada, en la que, tomando del proyecto neoclasico la riguro-
sa axialidad de la composicion del plano y el equilibrio de los
volumenes, todo ello con una distribucion abierta, en la que
amplias zonas despejadas justifican la nueva denominacion
que este tipo de organizacion va a recibir en el futuro. Se ha-
blaréd desde entonces del “campus” universitario que es
acepcion ahora incorporada, aunque sélo nominalmente, al
lenguaje universitario espanol, pues su realidad global dista
mucho del modelo. A ello dedican otros autores en estas pa-
ginas su propia reflexion.

Pedro Navascués del Palacio
Catedratico de Historia de la Arquitectura de la Escuela
Técnica Superior de Arquitectura de Madrid

17



